
1 
 

祷告：主耶稣，我们在天上的父，您教导我们，每个人在进入试探和争

战之前，必须先学习良善和真理的知识，并通过这些知识获得某种良善

和真理。在最初的试探和争战中，他会以为良善和真理来源于他自己，

他是凭自己的能力在试探中进行抵抗并获胜的，只要他处于这种状态，

他的良善和真理就不是真正的良善和真理，因为它们有人自己的东西

在里面，他将自我功德置于胜利中，并进行夸耀，仿佛是他战胜了邪恶

和虚假；而事实上，唯独主争战并得胜。然而，这个阶段是人在重生之

前所经历的一个必然阶段，如主在童年时期所经历的一样。只有当人真

正认识到唯独主在试探中进行抵制、争战并获胜时，他才真的在试探中

得胜了。感谢主赐给我们这灿烂的真理之光，使我们充分认识到，重生

的道路曲折而漫长，充满无数奥秘，而我们只是窥见了其中的一丁点。

求主每天加添我们智慧，让我们在灵里日益成长。阿们！ 

 

新耶路撒冷及其属天教义 

NJHD 分享-试探 9 

199.通过人在其中获胜的试探，恶灵被剥夺了进一步起来攻击他的能

力(1695, 1717 节)。地狱不敢起来攻击那些经历过试探并得胜的人

(2183, 8273 节)。人在其中获胜的试探过后，有一种喜乐从良善与真

理的结合中产生，尽管此人不知道这种结合是喜乐的源头(4572, 6829

节)。那时，人会获得对信之真理的光照和对爱之良善的感知(8367, 

8370 节)。他从试探中获得聪明和智慧(8966, 8967 节)。试探过后，

真理大大增加(6663 节)。良善拥有优先权，或处于第一位，真理处于



2 
 

第二位(5773 节)。就其内在属灵人而言，人被带入天使社群，因而被

入天堂(6611 节)。 

在一个人经历试探之前，与他同在的真理和良善被主按次序排列，以便

他能抵制与他同在，并从地狱被挑起的邪恶和虚假(8131 节)。在试探

中，主在恶灵想要作恶的地方提供良善(6574 节)。试探过后，主将真

理和良善归入一个新秩序，并按天堂的形式排列它们(8370 节)。属灵

人的内层被排列为天堂的形式，可参看《天堂与地狱》一书关于决定那

里的联系和交流的天堂形式的章节(200, 212 节)。那些在试探中跌倒，

或放弃争战的人会受到诅咒，因为邪恶和虚假获胜了，属世人战胜了属

灵人并掌权；后来的状态比先前更糟糕(8165, 8169, 8961 节)。 

8273.“耶和华是战士”表示主提供保护，免受来自地狱的一切邪恶和

虚假的伤害。“战士”是指与虚假和邪恶，也就是地狱争战并战胜它们

的人，在此是指保护人免受它们伤害的人。因为当地狱攻击人时，主独

自为他争战，并保护他；主不断如此行，尤其在试探期间，试探就是属

灵的争战。主被称为“战士”，主是是由于这一事实：当主在世时，祂

独自，也就是说，祂全凭自己与地狱争战；那时，地狱大部分是敞开的，

并且攻击进入来世的所有人，无一例外，企图掌控他们。那时，魔鬼团

伙，也就是地狱之所以如此猖獗，是因为经过天堂的神性，也就是在主

降临之前的神性人身，还没有强大到足以反对剧增的邪恶和虚假的地

步。因此，神性乐意为给自己取一个人形，使之成为神性。同时，通过

祂允许自己所遭受的争战，祂将魔鬼团伙投入地狱，关在那里，使他们

服从天堂；同时还恢复天堂本身的秩序。这些争战是主被称为“战士”



3 
 

的主要原因。争战过后，当祂由此战胜地狱，使自己成为公义时，仍被

称为“战士”，这是因为祂凭神性能力保护人们，并且不断如此行，尤

其在试探的争战期间。 

主全凭自己独自与地狱争战并战胜他们，这一真理可见于以赛亚书： 

公平转而退后，公义站在远处；真理在街上仆倒，正直也不得进入。真

理被夺；离恶的人反为疯狂。耶和华看见了，没有公平，这在祂眼里为

恶。祂见无人，竟无人代求，甚为诧异，就用自己的膀臂为祂施行拯救，

祂的公义将祂扶起。祂穿上公义为铠甲， 戴上救恩为头盔。(以赛亚书

59:14-17) 

这描述了那时两个世界的情况，并声明主全凭自己独自重建陷入崩溃

状态的事物。这一点在以赛亚书的别处也有阐述： 

这从以东的波斯拉来，穿溅了血的衣服，服装华丽、能力广大、大步行

走的是谁呢？就是我，是凭公义说话，以大能施行拯救。我独自踹酒榨，

众民中无一人与我同在，他们的血溅在我衣服上；因为报仇之日在我心

中，我赎回之年已经来到。我四周张望，但没有人帮助；我诧异，没有

人扶持。所以我的膀臂为我施行拯救。(以赛亚书 63:1, 3-5) 

从这些话可以看出，主在世时独自与地狱争战并战胜它们。 

至于与地狱争战并战胜它们，情况是这样：凡一次战胜它们的人就永远

战胜它们；事实上，通过得胜，他为自己获得战胜它们的能力，因为他

在同等程度上在自己里面强化了爱之良善和信之真理，并将其变成自

己的，地狱后来不敢对这些良善和真理做什么。当主在世时，祂允许自

己承受来自所有地狱的试探的争战，并通过这些争战在自己里面将人



4 
 

身变成神性，同时永远使地狱处于服从的状态。正因如此，主独自永远

拥有掌控地狱的权柄；并凭神性能力为人争战。这解释了为何主在此被

称为“战士”，以及在以下经文中被称为“勇士”： 

耶和华必像勇士出去，必像战士激起热情，要用战胜仇敌。(以赛亚书

42:13) 

诗篇： 

这荣耀的王是谁呢？就是有强有力的耶和华，一个勇士，耶和华是战场

上的勇士。这荣耀的王是谁呢？万军之耶和华。(诗篇 24:8, 10) 

在圣言中，凡提及“战争或战场”的地方，在内义上都表示反对虚假和

邪恶的属灵战争；或也可说，反对魔鬼，也就是地狱的属灵战争。主反

对地狱的战争就是圣言的历史和预言部分在内义上所论述的主题；同

样的主题是主为了人的战争。在有主的教会存在于其中的古人当中也

有一部圣言，这部圣言既有历史，也有预言，只是如今不存在了。该圣

言的历史部分被称为“耶和华战记”，预言部分被称为“神谕”

（Enunciations 或 Utterances）。摩西五经(民数记 21:14, 27)提到过

这部圣言。民数记（21:27）所提到的这个词（诗歌）表示预言，这一

点从民数记（23:7, 18; 24:3, 15）所给出的这个词的含义明显看出

来。在那部圣言中，“耶和华的战争”表示主在世时与地狱的争战和胜

利，以及随后祂为了人、教会和其国度的永恒争战和胜利。地狱总想要

自高自大，因为他们只渴望统治；但唯独主掌管他们。他们展示自己的

尝试就像沸腾的气泡，或弯腰拱背的人。不过，每当他们尝试这种事时，

他们当中大量的人就被扔得更深。 



5 
 

6611.我曾与灵人谈论过人生命的状态变化，说，它并非恒定不变，而

是起起伏伏，也就是说，时而被提上天堂，时而被下入地狱。但那些允

许自己重生的人不断被往上提，从而总是进入越来越内在的天堂社群。

主使得那些正在重生之人，尤其那些通过试探正在重生之人的气场延

伸到这些社群；在试探期间，邪恶和虚假遭到抵制；因为那时主通过天

使与邪恶和虚假争战；人以这种方式被引入这些天使的更内在的社群。

一旦被引入这些社群，他就会留在那里；他由此也会接受更广、更高的

感知能力。 

6574.“好将生命赐给大民”表示生命由此被赐予那些处于良善之真理

的人。“生命”是指属灵生命；“（人）民”是指真理，在此是指良善之

真理，因为经上说“大民”。事实上，源于良善的真理大过产生良善的

真理。因为前一种真理，即源于良善的真理本身是良善，因为它从良善

形成，因而是处于自己形式中的良善。 

约瑟在此与他哥哥们所说的这些话，即：“从前你们的意思是要害我，

但神的意思原是好的，为要成就今日的光景，好将生命赐给大民”，是

含有一个天堂的奥秘在里面的话。这奥秘就是：在来世，主允许地狱灵

将善灵引入试探，进而引入虚假和邪恶。他们也竭尽全力如此行，因为

当如此行时，他们就处于自己的生命及其快乐。不过，在这种时候，主

会亲自既直接，也间接通过天使与那些经历试探，并通过驳斥地狱灵的

虚假，驱散他们的邪恶而进行抵制的人同在。更新、希望和胜利由此而

来。对那些处于良善之真理的人来说，信之真理和仁之良善便以这种方

式被植入得越来越深，并更牢固地得以强化。这就是赐予属灵生命的方



6 
 

法。 

由此明显可知，本节这些话在内义上表示什么，即：那些疏远真理和良

善的人，如带来试探的灵人，所意图的，只是邪恶；但神性会将这邪恶

转变为良善，这一切要遵照自永恒就存在的秩序；生命由此被赐予那些

处于良善之真理的人。因为要知道，被允许以这种方式攻击善灵的地狱

灵所意图的，只是邪恶。事实上，他们渴望竭尽全力把善灵从天堂拖下

来投入地狱；因为摧毁人的灵魂，进而永远毁灭他正是他们生命的最大

快乐。不过，若不是为了良善能从中出来，也就是说，为了真理和良善

在那些经历试探的人中间更牢固地得以成形，并得以强化这个目的，主

根本不会允许他们做任何事。在整个灵界掌权的，是从主发出的目的；

无论是什么事，哪怕是最小的事，若不是为了良善能从中出来，就都不

会发生。这就是为何主的国度被称为目的和功用的国度。 

8169.“因为服事埃及人比死在旷野还好”表示在一种侵扰的状态下通

过虚假的暴行到来的诅咒要好于在一种试探的状态下通过屈服到来的

诅咒。“比……还好”是指这将更为可取；“服事埃及人”是指向侵扰者

的虚假屈服，因为“服事”表示服从或受别人掌控，因而是指屈服，在

此是指向侵扰者的虚假屈服；“死”是指诅咒；“旷野”是指经历试探的

一种状态。由此明显可知，“服事埃及人比死在旷野还好”表示在被他

们侵扰时向虚假屈服要好于在试探中屈服。在前一种状态下屈服的确

好于在后一种状态下屈服；因为当一个人在试探中屈服时，他对反对信

之真理和良善的虚假和邪恶的接受会变得更强。而当他在侵扰状态下

屈服时，他对虚假和邪恶的接受也会变得更强，但不那么明显地反对信



7 
 

之真理和良善。由此明显可知，在试探中屈服包含对真理和良善的不

敬，有时包含对它们的亵渎；最大、最坏、最可怕的诅咒就是来自亵渎

的诅咒。 

200.主在试探中为人争战。在试探中，唯独主为人争战，人凭自己什么

也做不了(1692, 8172, 8175, 8176, 8273 节)。人凭自己绝不能与邪

恶和虚假争战，因为那将是与所有地狱争战，唯独主能征服并战胜所有

地狱(1692 节)。地狱与人作战，主为人作战(8159 节)。人在争战中所

利用的资源是真理和良善，因而是关于真理和良善的知识，以及对它们

的情感；然而，不是人在作战，而是主通过它们在作战(1661 节)。人

以为在试探中，主不在，因为他的祷告不像在试探之外时那样蒙垂听；

而事实上，那时主更与他同在(840 节)。在试探中，人要貌似凭自己争

战，而不是垂下双手，等候直接的帮助；然而，他仍应相信，作工的，

是主(1712, 8179, 8969 节)。人无法以其它方式获得一个天堂的自我

(1937, 1947, 2882, 2883, 2891 节)。这种自我的性质，即：它不是

人的，而是属于他里面的主(1937, 1947, 2882, 2883, 2891, 8497

节)。 

试探毫无效果，不会带来任何益处，除非一个人相信，至少在试探过后

相信，主为他争战并得胜了(8969 节)。那些将功德置于行为的人不可

能与邪恶争战，因为他们凭自己的自我争战，不让主为他们争战(9978

节)。那些相信他们通过试探赢得天堂的人很难得救(2273 节)。主不试

探人，而是使人得自由，并把他引向良善(2768 节)。试探看似来自神

性，而事实上，它们并非来自神性(4299 节)。在主祷告文中，“不叫我



8 
 

们遇见试探”(马太福音 6:13; 路加福音 11:4)是什么意思，包括亲眼

见证的证据(1875 节)。与人通常对许可的想法相反，主并不同意祂允

许人所经历的试探(2768 节)。 

8172.“只管站住！看耶和华的救恩”表示救恩唯独来自主，根本不来

自他们自己。“只管站住，看”是指有信，或忠信，“看”表示理解、承

认并有信或忠信；“耶和华的救恩”是指来自主的救恩。此处，就是论

述从诅咒中得释放的地方，意思是救恩唯独来自主，根本不来自他们自

己。在圣言中，“耶和华”是指主。此处之所以说他们必须忠实地相信

救恩唯独来自主，根本不来自他们自己，是因为这是试探中所要信的主

要的事。凡认为当受试探时，能凭自己的力量进行抵制的人都会屈服；

原因在于，他陷入虚假，这虚假使得他将功劳归于自己；他在这样做时

声称自己救了自己，或说自己完成了自己的救赎，从而关闭了来自神性

的流注。但是，凡认为唯独主在试探中进行抵制的人都得胜了；因为他

处于真理，并将功劳归于主，觉得他的救赎唯独由主成就。一个处于仁

之信的人会将救恩的一切都归于主，丝毫不归于自己。 

8175.“耶和华必为你们争战”表示唯独主承受试探的争战。“为你们争

战”当论及耶和华在试探中所行的事时，是指唯独祂承受试探的争战，

“耶和华”是指主。之所以唯独主承受试探的争战，并成为胜利者，是

因为唯独神性能战胜地狱。如果神性不抵制它们，他们必冲进像浩瀚海

洋那样一个接一个的地狱，因为人对抵制它们完全无能为力；并因人的

自我无非是邪恶，因而是地狱而更是如此；那时主将他从地狱拖出来，

然后拦阻他。 



9 
 

8176.“你们只管静默”表示凭自己的能力，他们绝对一事无成。“静默”

是指默许，由于所论述的主题是试探，所以“静默”是指不要以为或相

信他们能凭自己的能力成就什么事。即便如此，他们仍不可松手，等候

直接的流注；反而要如同凭自己争战，然而仍承认并相信他们靠主行

事。 

8159.“法老临近的时候”表示来自那里的邪恶所生虚假的流注极其严

重。“法老”是指那些沉浸于邪恶所生的虚假之人；“临近”是指流注。

内义所论述的主题是那些被释放之人的第一次试探，一切试探皆通过

来自地狱的流注发生。因为来自地狱的灵人会激起并提取出一个人所

曾做过的一切坏事和他所曾怀有的一切恶念，由此指控他，并定他的

罪。结果，他的良心痛苦不安，心中充满焦虑。这些感觉是由来自地狱，

尤其来自红海所代表的这个地狱的流注造成的。由此可见，就论述试探

的灵义而言，“临近”表示流注。 

由于接下来的几节经文所论述的主题是那些属于属灵教会之人的第一

次试探，所以要知道，在主荣耀祂的人身，也就是使之变成神性，并以

这得了荣耀的人身与他们同在之前，他们无法经受试探。在此之前，他

们若真的受试探，必要屈服，因为那些属于属灵教会的人唯独通过主的

神性人身得救。在主降世，并能通过神性人身为他们与地狱争战之后，

那些属于属灵教会的人所要经历的试探由玛拉基书中这些话来表示： 

万军之耶和华说：你们所寻求的主，必忽然进入祂的殿；就是你们所渴

慕的立约使者，看哪，快要来到。祂来的日子，谁能当得起呢？祂显现

的时候，谁能立得住呢？因为祂如炼金之人的火，如漂布之人的硷。祂



10 
 

必坐下如炼净银子的，必洁净利未人，熬炼他们像金银一样，他们就凭

公义献供物给耶和华。那时，犹大和耶路撒冷所献的供物，必蒙耶和华

看为甜蜜，仿佛永恒之日、往昔之年。(玛拉基书 3:1-4) 

这明显论及主的降临；“利未人”在此是指属灵教会成员，因为“利未”

表示仁爱或属灵良善；“炼金之人的火”是指试探，就是洁净的手段，

在此由“洁净、熬炼他们像金银一样”来表示；“他们给耶和华献上的

供物”是指信和仁；“永恒之日”和“往昔之年”是指古代的教会，和

那时敬拜主的状态。 

至于试探，它的性质如前所述，即：地狱与人争战，主为人争战。地狱

所引入的任何虚假都会遇到一个来自神性的答复。来自地狱的虚假被

注入并流入外在人或属世人，但来自神性的答复则流入内在人或属灵

人。人对来自神性的这种答复的意识不如对那些虚假的；它并不触及他

的单个思维，仅触及他的总体意识，然而以这种方式触及：他几乎意识

不到它，只感觉到希望和随之而来的安慰；然而，这些希望和安慰却包

含无数此人所不知道的祝福在里面。这些事物具有这样的性质，它们适

合他的情感或爱，尤其适合他对真理和良善的情感或爱，这形成他的良

知。 

说这些事是为了叫人知道，以色列人在旷野的生活描述了那些属于主

的属灵教会并被释放的人所经历的试探，是按它们发生的先后顺序描

述的。他们经历试探是为了能进一步为天堂做好准备；因为通过试探，

通过作为唯一手段的这些试探，良善和真理得到证实并联结起来；通过

试探，仁变成信之仁，信变成仁之信。那些属于属灵教会的人必须经历



11 
 

试探，这一事实由主在以下经文中所说的话来表示： 

不背着他的十字架跟从我的，不配是我的。(马太福音 10:38, 39; 马

可福音 8:31 至末尾) 

又： 

耶稣对门徒说，若有人愿意跟从我，就当舍己，背起他的十字架，来跟

从我。(马太福音 16:24, 25; 路加福音 9:23, 24) 

路加福音： 

凡不背着自己十字架跟从我的，也不能作我的门徒。(路加福音 14:27) 

马可福音： 

耶稣对富人说，背起十字架来跟从我。(马可福音 10:21) 

马太福音： 

你们不要以为我来了，是要给地上带来和平；我来并不是带和平，乃是

带刀剑。(马太福音 10:34) 

不过，要知道，在试探中，人不会争战，唯独主为此人争战，尽管表面

上看，好像是这个人在争战。当主为人争战时，这个人就会在一切事上

得胜。如今很少有人被允许经历试探，因为他们没有照信所要求的去生

活，因此没有由真理构成的良心；凡没有因过着良善的生活而形成真理

的良心之人都会屈服倒下，他后来的状态由此变得比先前更糟糕。 

1661.“当暗拉非作示拿王、亚略作以拉撒王、基大老玛作以拦王、提

达作戈印王的日子”表示如此多种表面良善和真理，它们本身不是良善

和真理，存在于主的外在人中，这从所有这些王在内义上的含义和下文

清楚可知。因为所论述的主题是主与邪恶和虚假的争战；在此论述的是



12 
 

发生在祂童年时期和青少年初期(译注：新世纪版本为青春期和成年初

期)的第一次争战。祂充满(世俗和宗教的)知识和认知之后，首先面对

并经历这种争战；这就是为何经上在此说“当这些王的日子”。 

在知道如何认识邪恶和虚假，因而在接受教导之前，没有人能与邪恶和

虚假争战。一个人在能自主理解和判断之前，并不知道何为邪恶，更不

知道何为虚假，这就是为何一个人直到成年才进入试探的原因。因此，

每个人都是成年后才受到试探，但主早在童年时期或青春期就受到试

探。 

每个人首先掌握的武器就是他通过知识或认知所获得的良善和真理；

他利用它们作为判断邪恶和虚假的基础和手段。此外，当每个人首先开

始争战时，他以为他争战所凭借的这些良善和真理是他自己的，也就是

说，他将它们归于自己，同时将他抵抗的能力也归于自己。这是允许的，

因为那时一个人不知道别的。人在重生之前不可能知道，从而能说他知

道、承认并相信：没有任何良善或真理来自他自己，一切良善和真理都

来自主；他也不可能知道他并不能凭自己的能力抵抗任何邪恶或虚假；

因为他的确不知道是恶灵激活并植入邪恶和虚假；更不知道他通过恶

灵与地狱相通；地狱压在他身上，就像大海压在堤坝的每个部分上，他

靠自己的力量决不能抵抗地狱的这种压力。然而，由于他在重生之前只

会以为他靠自己的力量抵抗，所以这也是允许的；在这种情况下，他被

引入争战或试探。然而，随后他会越来越被光照。 

当一个人处于这种状态，即：他以为良善和真理源于他自己，抵抗的能

力也是他自己的时，他与邪恶和虚假争战所凭借的良善和真理就不是



13 
 

真正的良善和真理，无论它们看上去多么是良善和真理；因为它们有他

自己的东西在里面，他将自我功德置于胜利中，并进行夸耀，仿佛是他

战胜了邪恶和虚假；而事实上，唯独主争战并得胜。只有那些正在通过

试探重生的人才知道，事实的确如此。 

主在童年早期或青少年早期就被引入与邪恶和虚假的最严厉的争战，

所以那时不可避免地会这样想。这种情况之所以发生，既因为按照神性

秩序，祂的人性本质要通过不断的争战和得胜而被引入神性本质，并与

之合一，还因为祂与邪恶和虚假争战所凭借的良善和真理属于外在人。

这些良善和真理因不完全是神性，故被称为良善和真理的表象。祂的神

性本质以这种方式把祂的人性本质引入它自己，以便它可以凭自己的

能力来战胜。然而，此处的奥秘比所能描述的还要多。简言之，在最初

的争战中，主里面用来争战的良善和真理充满从母亲那里遗传来的东

西；只要充满从母亲那里遗传来的东西，它们就不是神性。不过，随着

祂战胜邪恶和虚假，它们逐渐被洁净并变成神性。 

840.“神记念”表示试探的结束和更新的开始。“神记念”尤表祂是怜

悯的，因为祂的记念就是怜悯；这种怜悯尤其归于试探过去时的祂，因

为那时，新光在闪耀。只要试探持续，人就以为主不同在，因为他正饱

受恶魔困扰，事实上到了有时他如此绝望，以至于几乎不相信任何神存

在的地步。然而，在这种时候，主的同在超出他的想象。不过，一旦试

探结束，他就会得到安慰，并第一次相信主的同在。所以此处“神记念”

这话是照着表象说的，表示试探的结束和更新的开始。经上之所以说

“神”记念，而非“耶和华”，是因为人尚处于重生前的状态。不过，



14 
 

一旦他重生，经上就用“耶和华”这个名。此处之所以用“神”，是因

为信尚未与仁结合。当人出于仁爱行动时，可以说他才第一次被重生。

耶和华存在于仁里面，而非与仁结合之前的信里面。在来世，仁才是人

的存在(实体)和生命。耶和华是存在(实体)和生命本身，所以在人拥有

这存在(实体)和生命之前，经上说与他同在的是“神”，而非“耶和华”。 

8497.“所剩下的要给自己留着，存放到早晨”表示那时仿佛来自他们

自己之物的一切良善和真理的享受。“所剩下的要存放到早晨”是指作

为安息日的享受；它之所以表示良善和真理的享受，是因为他们要把剩

下的所烤所煮之物存放起来，到安息日吃；因为“烤”表示良善的准备，

“煮”表示真理的准备；“吃”表示享受并变成人自己的。“给自己留着”

是指它（即享受）仿佛来自他们自己的东西。这些话之所以表示这些事，

是因为从主流入的良善和真理被结合在一起，可以说变成此人自己的。

天堂，也就是天堂里的人与主的结合就是这样。之所以说“仿佛来自他

们自己的东西”，是因为信与仁之良善不可能被赋予世人或天使，以至

于成为他们自己的，因为世人和天使只是接受者，或适合从主接受生

命，因而接受来自祂的良善和真理的形式。生命本身并非来自其它源

头；生命因来自主，故无法被归给到似乎是人自己的地步。然而，那些

住在主里面的人明显发觉生命是流入的，因此发觉良善和真理也是流

入的，因为这些包含在这生命中。生命之所以似乎是人自己的，是因为

主出于神性之爱愿意将祂自己的一切都赐予并联结于人，只要这一切

能实现，祂就把它进行联结。被主所赐予的这人自己的东西就被称为天

堂的自我。 



15 
 

2768.“神试验亚伯拉罕”表示主的最严厉和最内在的试探。“亚伯拉罕”

在内义上代表并表示主，这一点从目前为止关于亚伯拉罕的一切论述

明显看出来。本章在内义上描述了主经历了最严厉和最内在的试探，这

一点将变得显而易见。但“神试验”这句话是照着字义来说的；根据字

义，试探和其它许多东西都被归因于神。但根据内义，神不试探任何人。

相反，在试探期间，祂尽可能地，或只要释放不造成伤害，就不断将人

从试探中释放出来，并且祂不断关注祂将正在经历试探的人所引向的

良善，因为神从不以其它任何方式同意试探。 

尽管论到祂，经上说，祂允许我们受试探，但这不是按着人对允许所持

的那种观念，即祂既允许就是同意的观念。人只能以这种方式来理解：

凡允许的人也愿意；但正是人里面的邪恶造成试探，甚至把他引入试

探。其原因不在神那里，就像当一个人作恶并为此受到惩罚时，原因不

在国王或法官那里一样。因为凡离弃神性秩序的律法(这一切律法都来

自良善，并由此来自真理，或说都是良善的律法，并由此是真理的律法)

之人，都让自己服从反对神性秩序的律法，也就是邪恶和虚假的律法，

并由此服从惩罚和折磨的律法。 

1875.我被允许感知主祷文中基于下面这句话的天使观念，即：“不叫我

们遇见试探，救我们脱离凶恶”。离我最近的善灵开始通过我里面可感

知的某种观念消除“试探”和“凶恶”，他们如此彻底地弃绝这些观念，

直到纯天使的东西，即良善保留下来，没有任何试探和凶恶的概念；字

义就这样完全消失了。在消除的过程中，第一步是形成关于该良善的无

数观念，即：良善如何从一个人的苦难中出来，而苦难来源于这个人和



16 
 

他的邪恶，这邪恶就含有惩罚在里面。伴随这些观念的，是对以下观点

的一种愤慨，即：任何人都应该想到试探及其邪恶来自其它某个源头，

并且任何人在想到主时，都应该想到邪恶。这些观念随着它们升得越来

越高而逐渐被洁净。它们的上升由前面所描述的消除来代表，并且消除

以一种无法描述的方式迅速完成，直到最后这些观念进入我思维的阴

影中。那时，它们在天堂中，那里只有关于主之良善的无法形容的天使

观念。 

 

 


